Муниципальное бюджетное образовательное учреждение «Шебалинская средняя образовательная школа им. Л.В. Кокышева»

**Итоговый индивидуальный проект**

Эволюция алтайской семьи

Работу выполнила:

Гуренкова А.А.

Ученица 10 «А» класса

Руководитель:

Ангакова М.В.

с. Шебалино, 2024

**Содержание**

Введение…………………………………………………………………………...3

Глава 1 Теоретическая часть……………………………………………………..4

1.1Алтайские улусы и семья зайсана………………………………………….5-7

1.2Алтайская семья в 1950-ые годы...………………………………………...8-9

Глава 2 Исследовательская часть……………………………………………….10

1.1Алтайская семья настоящего времени…………………………………..10-11

1.2.Опрос…………………………………………………………………...…12-13

Заключение……………………………………………………………….............14

Список информационных источников……………………………………..…..15

Приложение…………………………………………………...………………....16

**Введение**

Алтайцы— тюркский коренной народ Алтая, включающий в себя также такие субэтнические группы, как: теленгиты, тубалары, челканцы, кумандинцы, телеуты.

Алтай кижи или алтайцы, являются жителями Республики Алтай, с давних времен алтайцы сохраняют кровно - родственные связи в течение многих поколений.

Цель проекта: найти отличия и сравнить семьи коренного населения Республики Алтай.

Задачи проекта:

1) Изучить историю и культуру алтайцев РА.

2) Собрать и оформить материал.

3) Представить собранный материал в виде презентации.

Вопросы, которые интересуют:

* 1) Какие изменения внесли Российские власти в жизнь южных алтайцев?
* 2) Какие явные различия алтайских семей есть по сравнению с 19 веком?

Актуальность:По Указу президента на территории РФ 2024 год, является годом семьи. За несколько лет изучения в школе ИГА, я поняла, что алтайская семья стала другой, мне стало интересно, что именно поменялось.

Проблема проекта: в данной работе, посвящённой эволюции семьей алтайцев, заключается в том, что в настоящее время алтайцы не знают как жили их предки и насколько изменились традиции и обычаи в быту алтайской семьи.

Гипотеза: Я предполагаю, что эволюция алтайской семьи, повлияло на смену обязанностей мужчин/женщин.

Объект исследования: Алтайская семья.

Предмет исследования: традиции и обычаи алтайских семей.

Метод исследования: анкетирование, поисковый, сравнение.

**Глава 1.Теоретическая часть**

Кто такие алтайцы? Алтайцы – тюркская нация, вступившая в Российскую империю по своему желанию, выбирая между Китаем, Россией и Казахстаном. У Алтайцев были «зайсаны» – представители каждого рода – знать. Алтайские «зайсаны» подавали прошение Екатерине-Первой о защите народа и его территорий от набегов китайцев «кыдаттар» и прочих кочевых народов Центральной Азии. Набеги разных народов для обогащения трудовой силой, скотом и данью привели к огромной потере целых поколений алтайского населения.

Алтайский горный округ обладал особым статусом: его земли являлись собственностью не государства, а царской фамилии, интересы которой представлял императорский Кабинет и его местный орган – Горное правление округа. Сначала территория Горного Алтая входила в Кузнецкий округ Тобольской губернии, а после административной реформы начала 19 века – Бийский округ (уезд) Томской губернии.

Алтайцы различаются по принадлежности к региону: северному и южному. Отличие в том, что для удобства ведения хозяйств нужны разные виды одежд и материалы тканей. Жители Алтая делали одежду из шкур овец, коз, грубой замши, меха также из купленных фабричных материалов: сатин, шелк, кашемир, китайка и т.д.

Алтайцы 21 века одевают национальную одежду в школах (жилетки) на праздники женщины «чегедек» и алтайскую шапку мужчины рубашку, жилетку и алтайскую шапку(свадьбы-той, «койу – кочо» (перевод дословный :густая перловка)-исполнение годика считается очень важным событием для ребенка и прочие).

Укрощения не потерпели сильных изменений остались в первозданном виде, но из новых материалов (рис. 2 в приложение). По женщине носившей укрощения можно узнать замужем ли она и сколько детей родила, вырастила и т.п. Алтайцы являются тюрками как казаки, киргизы, якуты. Значение некоторых укрощений у нас одинаковое, например: на волосах («шанкы» - Алтайское, «шашбау» - Казахское и др.) их носили на торжественные мероприятия (свадьба). Волосы алтайской девочки плели в одну косу, а женатые и вдовы в две косы. «Сырга» - серьги являются оберегом от злых сил и болезни, но конечно и украшают женщину (показывая социальный статус). Разные кольца, серьги, браслеты исполняли роли оберегов. Традиционно использовались укрощения из бронзы, серебра, кожи, войлока а сейчас можно найти их из всевозможных материалов.

**1.1.Улусы и семья зайсана.**

Улусы - это родо - племенное объединение с определённой территорией, подвластное хану или вождю у народов Центральной и Средней Азии, Сибири

В период до реформ Сперанского, численность улусов была не менее 15 семейств имевшее свое родовое управление, а небольшие улусы причислялись к ним. Родовое управление состояло из старосты и 1-2 его помощников « из почётных и лучших родовичей ».

Органы управления «дючины» (населения прикрепленного в управлении зайсана, независимо от количества) представляли «зайсаны» – родовая знать и их помощники «демичи». Власть «зайсана» передавалась по наследству старшему сыну или старшему родственнику. В случае несовершеннолетия наследника управление принимала на себя мать или близкий родственник совместно с «демичи». «Зайсан» был ответственен за сбор ясака и исполнять судебную и полицейскую власть.

Где же они жили? На то время алтай кижи жили в «чадыр аиле» – крытом древесной корой доме, в виде цилиндра с деревянным каркасом. Алтайский аил делился на две части: женскую и мужскую. Женская сторона – правая, на ней находилась кухонная утварь, а на мужской – левой, конская упряжь и охотничье снаряжение. Женщине ступать на сторону мужчины без надобности запрещалось.(рис. 3).

В центре аила находится очаг – «очок». Домашний очаг – это священное место алтайцев в него нельзя кидать мусор и лить воду (для того чтобы затух огонь).

Алтайцы в первой половине 19 века были кочевниками. Переезжали из летнего пастбища к зимним. Жили и в тайге, и в лугах, и в горах. Пропитание ловили, собирали и готовили все своё. У алтайской нации 19 века. Не было деления на сословия, сын или брат «зайсана» не пользовались привилегиями. Но было деление на бедного и богатого – бай (крупный землевладелец или скотовод).

«Сёок» – род был очень значим для тюркских племён, род переходил детям от отца, если у девушки и юноши один род они не могли пожениться так, как их уже связывают кровные узы и они считались братом и сестрой независимо от того что их родители не знакомы и не виделись. Ещё если рода были братскими, например род мундус и кыпчак, то представителям данных родов тоже нельзя жениться. Исключение: в крайнем случае, если кто-то из рода кыпчак женится на кыпчаке, то это разрешается, т.к. носителей рода кыпчак большое количество. В 19 веке алтайцы относились к роду с почтением, когда человек входил в аил (дом) его первым делом спрашивали про род и вне зависимости от него обязательно приглашали к ним. Благодаря роду алтайцы не «растерялись». Почти у каждого рода есть легенда объясняющее его происхождение.

Исторически родовой строй алтайцев предусматривал безусловное господство мужчины. Женщина была хранительницей семьи. Культ матери был безграничен, её сравнивают с образом Матери-Земли «Умай - Эне».

В особый культ возводится отношение к старшим в семье - родителям, сестрам и братьям, а также предкам. Это понятно, прежде всего в обязательном знание имен своих предков до девятого колена, а также в истории семьи и рода. Все это способствует формированию в сознание ребенка образа родового древа, представление своей роли в цепи истории рода и семьи, формируя ценностные отношения к семье, родителям, родному дому.

Ребенок является высшей ценностью. Рождение ребенка превращается в культ семьи и сопровождается комплексом ритуалов и обрядов, а также словами-благопожеланиями. С особым ликованием встречают рождение мальчиков, которые считаются продолжателями рода, хранителем семейных традиций. Его нарекают именем созвучным с именами богатырей, сказочных персонажей: Темир - крепкий, как железо, Болот - гибкий , как сталь, Батыр - величественный, как воин и прочие. Имена являются воплощением образа умственно, физически и нравственно развитого и воспитанного мужчины. Женский образ – это личность духовно богатая, умная, красивая. Образ идеальной женщины сравним с красотой природы, предметов быта , небесных святил, цветов, зверей и с мудростью народа. Поэтому при выборе имен девочки родители называли их: Jылдыс, Атынай- небесные светила, Тоорчык - соловей, Карлагаш - ласточка, Кызылгат- красная смородина и прочие. «С малых лет воспитание детей сводилось к уяснению и строгому выполнению существовавших древних обычаев… всех своих старших братьев и сестер. При обращении к старшим обязательно в вежливой форме, на «Вы», дети должны были говорить «акам»- старший брат, «эjем»- старшая сестра. Когда в юрте-аиле находились посторонние люди, гости малышам следовало сидеть в стороне, не мешая вести разговор старших».

Родильные обряды: согласно традиционным представлениям должны были содействовать здоровью матери и ребенка, благополучии ребенка в предстоящей жизни. В алтайском языке беременность называли «карынду», «колы - буды уур», а роды описывались как «балалу болгон», «бала тапкан» и т.д.

До родов и после женщине не стоило ходить в многолюдных местах: поминках, свадьбах, юбилеях, чтобы не сглазили. Не стоило и заниматься тяжелой работой, быть на холоде боясь болезней, считали, что роженица в течение 13 месяцев особенно податлива болезням.

Обращение с пуповиной и последом уделяли большое значения, пуповину мать носила на «чегедеке», а после взросления ребенка отдавали ему.

Вместо имени человека употребляются следующие термины, обозначающие родство по линии матери: «таай эjе»-старшая сестра матери, «таай»- дядя по матери, «табаш», «тайдак»- дедушка по матери, «jаана», «наана»- бабушка по матери и прочее.

Родство по линии отца обозначается терминами: «jаан эjе»- сестра отца, «аба», «ака»- старший брат отца, дядя по отцу, «ака, аакы, эже, улда»-дедушка по отцу.

Основную массу населения составляли свободные, ведущие самостоятельное хозяйство скотоводы, они были не однородны, кто-то с большим количеством скота, кто-то с меньшим. Вся члены семьи занимались какой-либо работой. Сажали ячмень, пасли скот, женщины охраняли очаг, готовили еду, убирали жилище, доили коров и др.

 Алтайцы не умели «работать с землей» у них не было овощей и фруктов: моркови, капусты, репы, груш, яблок. У них были лишь зеленый лук, корни растений и ягоды, растущие на лугах и горах.

 Были ли у детей и взрослых игры? Были, не только догонялки и прятки, но и «кажык оро чачары» подбрасывание бабок-косточек вверх, сбивание деревянных брусков хлыстом. Взрослые мужчины обучали коней (эмдик ат) и т.д.

Реформа М. М. Сперанского в Сибири.

После вхождения в 1756 году алтайцев в состав Российского государства в управлении ими изменений было мало. В марте 1819 года тайный советник М. М. Сперанский назначенный генерал – губернатором Сибири отправился в трёхлетнюю поездку по вверенному ему краю. Он должен был проверить сибирские дела, исправить их и провести реформу государственного и местного управления.

Сперанский с другими участниками поездки разработали законодательные акты: «Учреждение для управления сибирской губернии», «Устав об управлению инородцами» и прочие. В «Уставе» впервые как официальный термин для наименования сибирских аборигенов появляется слово «Инородцы»

В первой половине 19 века русские переселенцы интенсивно интегрировались в Уймонскую долину и правобережье Катуни.

**1.2. Алтайская семья в 1950-ые годы**

Память о великом подвиге (победа в ВОВ) передается из поколения в поколение, ведь практически в каждой семье есть свой герой.

В 1946-1947 годах был голод. И до и после войны жители Алтая работают в колхозах и совхозах. Голод от нехватки продовольствия и нехватки рабочих вызвал рост детских смертей.

Чем занимались алтайцы в послевоенное время? Где жили? Были районы, в которых русское население преобладало как с. Малая-Черга, Шебалинского района там люди жили в избах, работали на общий совхоз-колхоз были скотниками и доярками, помогали, чем могли. В селах – аймак с русским населением алтайцы научились садить картошку, капусту и прочие овощи. Но были и деревни, в которые русские переселенцы еще не приехали на подобие

с. Якинур, Усть - Канского района еще не перенявшего русские традиции они говорили чаще на алтайском языке, чем русском, жили в чадыре и избах. Животноводство после войны росло, но скотоводам было трудно прокармливать стада. Во время раскулачивания большую часть стад баранов, коров и лошадей люди закололи.

Медицина. Наверняка кто-то слышали от старшего поколения подобное: «Раньше - то люди были здоровее, не то, что сейчас! » и это правда, в то время грипп людям был не страшен, а вот вши были почти у каждого второго. Ни у кого не было мыла или же шампуня голову алтайцы мыли молочной сывороткой. А где мылись? Кто-то в речке, а кто-то и в бане, сезон зимы довольно тяжелый. В семье по 10-15 детей и иногда, некоторые из них не перерастали период младенчества, естественный отбор оставил более здоровых.

Одежда появилась новая по сравнению с началом 19 века, в середине 20 века появились и легкие платья, и брюки, и шорты. В повседневность ввели удобную одежду, а на разные праздники алтайцы всей семьей одевали национальные костюмы, которые берегли – «чеберлеген». Появилась новая обувь: туфли. Появление даже подобного было прогрессом. В некоторых семьях, где по 10 детей одежда передавалась от старшего ребенка к младшему. Если один ребенок был с первой смены в школе, а другой со второй то обувь передавали друг другу.

Образование: ходить в школу старались все, но не у всех получалось, родители хотели, чтоб дети продолжили их дело – скотоводство, образование, же считали ненужным. В основном после школы поступали в университеты лишь девушки. А юноши работали на стоянках.

На праздники приглашали все село без исключений. “Таайу” - брату матери и уважаемым гостям обязательно должны были повязать пояс – кур.

Связь между далекими деревнями было практически невозможно держать, но когда кто-то из села поедет в другое можно было передать письмо или вместе сьездить, то есть это проблемы с транспортом.

А что насчет девушки, которая вышла замуж за жителя чужого села? Тогда девушка уезжает из отцовского дома и будет жить с родственниками мужа, после чего возможно она ни разу не увидеть свою мать и отца.

Мужчина должен прокармливать свою семью сам, они охотились на косуль, сусликов, барсуков. Могли при большой надобности пристрелить медведей, волков, выдр но с большой осторожностью(желательно этого вообще не делать). Алтайские мужчины отправлялись в тайгу с «кайчы» – человек, который поет «каем» для удачной охоты и одобрения духа тайги и хозяев гор. Нельзя брать с собой мясо Алтайцы уважают диких зверей, при охоте не стреляя в вожака и самок, которые будут телица весной. В охоте у алтайцев есть множество табу, традиций и ритуалов при нарушении, которых могла умереть вся семья или даже род.

**Глава 2 Практическая часть**

* 1. **Алтайская семья настоящего времени.**

Алтайцы не забывают своих корней изучают алтайский язык на равнее с русским, образование должно быть обязательным до 18 лет. Алтайские семьи разветвлены и насчитывают около (10-100 человек) на одну фамилию и более, то есть родственники связанные кровью от прабабушек «карган-jаана» и прадедушек «карган-таада» сохраняют кровные связи. (По примеру своей семьи)

Ребенок является главной ценностью и остается желанным.

Культ старших предков в народном воспитании направлен на сохранение в памяти поколений исторического быта, культуры и связан с традицией единства человека с семьей, родом, народом и всем миром.

Алтай известен своими продуктами: чай, мёд, мази, таблетки и прочие. На Алтай приезжают туристы посмотреть на гору Белуху и Телецкое озеро, по моим наблюдениям в села приезжают люди отдохнуть от заезженного и серого мира к зеленному и светлому миру тайги, гор и рек. В настоящие моменты алтайцы интегрировались в эпоху информации. Алтай занимается рекреационным туризмом, открываются новые гостевые дома, кафе и рестораны. Язык, важнейшая часть народа позволяет обьединить и сохранить культурные ценности. Скотоводством алтайские семьи занимаются и сегодня, развитая связь, транспорт, быстро сделал Республику Алтай известной своей удивительной природой. Традиции обязательный элемент фольклора и тот, кто приедет на Алтай, уедет с какими-то новыми знаниями и взглядами на мир вокруг. Недаром на Алтай приезжает все больше людей на «золотую колыбель народов»

Музыка и Литература у алтайцев смешанная с другими тюрко-язычными нациями.

Алтайская семья развивается, люди смотрят телевизор, видят другой уклад жизни, они путешествуют и познают мир. Обязанности мужчины не изменились в некоторых семьях. Они ездят на охоту

В современное время родины проходят в медицинских учреждениях. Если роды по какой-либо причине происходят дома, то вызывают местного фельдшера, медика. В прошлом- советские годы, когда дороги были плохие, транспорта было мало, большинстве рожали дома, и роды принимали фельдшера. Рассказывали, что если к нее «рука легкая – *колы jенил*» то старались вообще не ездить в больницы. Предпочитали рожать дома, среди родных и знакомого, уважаемого человека. В этом случае фельдшер становилась «*кин эне»* (пупочной матерью) половине детей села, и в отношении ее соблюдался ряд традиций. Сегодня в связи с патологиями, ухудшением здоровья, будущие мамы, рожают в родильных домах. Вследствие изменения образа жизни исчезают обряды, связанные с пупочной матерью.

Наречение имени ребенку сохраняет сакральное значение. Сегодня выбор имени у алтайцев происходит в кругу семьи, окончательное решение принимают родители.

«Чегедек» остается традиционной одеждой замужней алтайской женщины и впервые одевается во время свадьбы. В современное время проводятся различные конкурсы, в которых многие молодые люди демонстрируют национальную одежду. Пожилые люди остерегают девушек надевать «чегедек» просто так, ведь из-за этого можно никогда не выйти замуж. То есть через табуирование сохранилось традиционное значение данного вида одежды.

Стоит отметить, что некоторые семейные традиции и обряды были утрачены вследствие образа жизни. Алтайцы сознательно отходят от устоявшихся норм деятельности для улучшения и облегчения своего образа жизни. Но не изменяют семейно-культурным традициям, проявляя консерватизм.

**Опрос.**

Я провела online опрос среди алтайцев разного возраста от 14 и до 55+ лет .

Этапы проведения опроса:

1.создание опроса на https://simpoll.ru

2.распространиение опроса по различным WatsApp группам (семейным)

3.создание гистограммы по количеству участников и сравнение ответов

Данный опрос проводился из мнения 10 людей каждого возраста. Они отвечали на вопросы такие как: Сохранились ли в вашей семье кровно - родственные связи? Разговариваете ли на алтайском языке? Обращаетесь ли к родственникам так: «эjе»- сестра, «кудагай»- сватья, «ака»- брат и т.д.? и пр. Люди достигшие возраста 55+ знают больше традиций, разговаривают на алтайском и сохраняют кровно - родственные связи. Так как с 55 лет большое количество людей уходят на пенсию, у них появляется больше времени на себя и общение с родственниками. Человек в возрасте 30-55 лет знает больше алтайских традиций, чем 14-30 летний, но молодые люди 14-30 лет носят алтайскую одежду чаще, так как сейчас это дает им способ выделяться, они преобразуют алтайские вещи в удобную и модную для них одежду и аксессуары. Благодаря проведенному опросу можно сделать вывод о том, что не смотря на изменения в быте, «угасание традиций и обычаев» алтайцы сохраняют кровно - родственные связи.

Таблица №1 (в приложении) по сделанному ранее опросу и историческим данным, в которой сравнены отличия алтайской семьи с 19 века по 21век.

По сравнению с 19 веком количество рождаемых детей уменьшилось почти в 3 раза, но медицина улучшилась из-за чего детская смертность уменьшилась, если в 20 веке из 10 детей выживало 3, то в 21 веке из 5 выживет 5детей. Родители хотят стать своим детям друзьями, из-за чего меняется и обращение к ним на «ты». Сами дети, поменяли свое мнение об играх, теперь есть телефоны, компьютеры и интернет, в которых можно и поиграть, и пообщаться с виртуальными друзьями.

Для алтайцев ребенок высшая ценность по их вере (язычество), чем больше будет детей, тем лучше будет родителям, которые породили и воспитали своих детей, на небесах - после смерти. В 21 веке, большое количество людей хотят подняться по карьерной лестнице, для обеспечения своих будущих детей всем необходимым.

**Заключение**

В ходе написания индивидуального проекта на тему: «Эволюция алтайской семьи» по предмету Обществознание и История Горного Алтая, я ставила перед собой цель: найти отличия и сравнить семьи коренного населения Республики Алтай. Данная цель мною была достигнута. Я нашла отличия в алтайской семье 19, 20, 21 века, в таблице №1 сравнила их.

Я считаю, что моя цель и поставленные задачи достигнуты, так как в процессе моей работы над проектом я выяснила, что не смотря на изменения в укладе образа жизни кровно - родственные связи у алтайских семей не оборвались, они ходят на праздники и поздравляют друг друга, знакомят своих детей друг с другом из-за чего связь не прерывна.

Изменения которые принесла Российская власть для южных алтайцев нужно начать с реформы М.М. Сперанского и Миссионерская миссии, благодаря им на территории Республики Алтай были открыты первые образовательные учреждения и учреждения для управления сибирской губернией.

Я нашла явные различия алтайской семьи 19 века по сравнению с 21веком в том, что у них изменился образ жизни в 19 веке все алтайцы были кочевниками, а с 20 века это ушло на спад, и к 21веку можно считать единицы алтайских семей – кочевников. А также различие в возрасте для бракосочетания в 21 веке девушка может выйти замуж только с 18 лет по Конституции РФ, а в 19 веке с 12-15 лет так, как к 45 годам доживали не все, а продолжить род обязанность любого уважающего себя алтайца.

Благодаря проведенному опросу и моему общественному опыту, я заметила, что каждый алтаец ценит свою малую родину - Республику Алтай, ценят по разному, кто-то пишет музыку и картины прославляя Алтай, его горы и святые источники, кто-то работает на благо родины за пределами Республики, и все это важно ведь язык, семья и родина будут не только на словах и фото в телефон, но и глубоко в сердце.

Из-за смены образа жизни с кочевого на оседлый, алтайцы стали получать образование и менять свое отношение к обязанностям мужчин/женщин, сейчас мужчине не обязательно нужно ходить охотиться или защищать свое стадо от диких зверей ведь все мясо можно купить на заработанные на работе деньги, женщина не обязана сидеть дома и смотреть за детьми так, как появились детские сады и ясли.

**Список информационных источников**

Список использованной литературы:

1.Труды В.И.Вербицким, Л.П.Потаповым, Е.М.Тощаковой, и других.

2.Алтайцы: Этническая история. Традиционная культура. Современное развитие/ редколл. Н.В. Екеев, Н.М. Екеев, Э.В. Енчинов; НИИ алтаистики им. С.С. Суразакова – Горно-Алтайск, 2014. – 464с.

3.История и культура Горного Алтая.8 класс. Учебное пособие (доиздание) / Л.Н. Аксенева – Горно-Алтайск, 2021.-192 с.

2 Интернет ресурсы

1.<https://vk.com/wall-212557549_12081>

2.https://studbooks.net/758344/meditsina/traditsii\_telengitov\_oblasti\_ohoty

**Приложение.**

Таблица №1 изменения алтайского быта:

|  |  |  |  |
| --- | --- | --- | --- |
| Период/ Вопрос | 19 век | Середина 20 века | 21 век |
|  Возраст вступления в брак | 13-16лет, как только девочка становилось девушкой ее сватали и к 18 годам у нее могло быть уже 3-5 детей | 18-**3**0, По конституции брак разрешался только с 18 лет. Женщина не вышедшая замуж к 20-24 считалась старой девой и вряд ли выходила замуж | 18+ возраст согласия с 18 лет, женщины стали выбирать карьеру, а не создание семьи  |
| Кол-во детей | 5-13детей | 3-10 детей | 1-5 детей |
|  Отношение к детям | Дети являются высшей ценностью | Дети являются высшей ценностью | Дети желанны |
| Дом | Аил, чадыр, кийс-аил (войлочный дом) и т.д. | Появление изб | Полноценные дома из различных материалов |
| Обязанности женщин | Готовка еды, шитье одежды, смотреть за детьми и пр.  | Сохранились  | Женщина теперь может обеспечивать свою семью(ходить на работу |
| Обязанности детей | Помощь родителям, мальчики: ездить на лошади- с 3 лет, пости стада, девочка: обучение шитью и т.д | Сохранились | Помощь родителям, на лошади учат ездить с 12 лет – если ребенок захочет |
| Обязанности мужчины | Добыча еды, Защита семьи, обучение лошадей, уход за животными и пр. | Обеспечение семьи | Обеспечение семьи |
| Образ жизни  | Кочевой | Полу кочевой | Оседлый |