Номинация:

Возрастная категория:

12-17 лет

Тема:

«Русская эмиграция начала 20 века как фактор распространения православия в мире»

Автор:

Кодочикова Анастасия

Образовательная организация:

Государственное бюджетное профессиональное образовательное учреждение Самарской области «Колледж гуманитарных и социально-педагогических дисциплин имени Святителя Алексия, Митрополита Московского»

Научный руководитель:

Житенев Тимофей Евгеньевич

Тольятти, 2020

«Русская эмиграция начала 20 века как фактор распространения православия в мире»

Введение…………………………………………………………...2

Обстоятельства эмиграции……………………………………...3-4

Распространение приходов в разных частях света……………4-5

Церковные расколы……………………………………………..5-6

Условия жизни церкви в эмиграции………………………...…6-7

Виды деятельности русских приходов………………………...7-8

Роль миграции для распространения православия в середине 20 века……………………………………………………………….8-9

Список используемой литературы……………………….…...9-10

**Введение**

В ХХ веке в России произошли жесточайшие гонения на Православную Церковь. Проживавший после Октябрьской революции 1917 г. в Париже известный писатель Дмитрий Сергеевич Мережковский как-то сказал о русских эмигрантах замечательные слова: «Мы не в изгнании, мы в послании». Святейший Патриарх Московский и всея Руси Тихон также видел положительные стороны того, что за границей оказалось так много чад Русской Церкви, считая, что они будут способствовать укреплению православия в мире. В первую очередь 1920-е – 1940-е гг. представляли собой уникальный период, когда русское духовенство играло значительную роль в общей религиозной жизни Восточной Европы Действительно феномен русского зарубежья XX века заключался в его служении вечным истинам, ознакомлении европейской общественности с российскими вековыми культурными, нравственными и религиозными ценностями

**Обстоятельства эмиграции**

В результате поражения белого движения в ходе гражданской войны 1918–1920 гг. Россию покинуло около двух миллионов представителей эмиграции, не смирившихся с победой советской власти, в значительной степени представлявших «цвет нации». 23 января 1918 г. большевистская власть принимает декрет «Об отделении Церкви от государства». Церкви запрещалось иметь какую-либо собственность. Все имущество существовавших в России религиозных обществ было объявлено народным достоянием, национализировалось государством. Практически сразу же было конфисковано около шести тысяч храмов и монастырей. Большевистская власть запретила преподавание Закона Божия в школах. Кроме того, в стране запрещалось преподавание религиозных учений в храмах и на дому. Репрессии в отношении духовенства продолжались и в последующие годы. Так, по данным на конец 1920 г., в стране было уничтожено 673 монастыря, а в 1921-м – еще 49.

Количество мирян, павших жертвами красного террора, практически не поддается точному исчислению. К примеру, 8 февраля 1918 г. был расстрелян крестный ход в Воронеже. Представители делегации прихожан, просившие у властей освобождения епископа Тобольского Гермогена, были зверски замучены.

В ответ на гонения, в своем самом резком послании Совнаркому от 26 октября 1918 Патриарх Тихон писал: «Вы разделили весь народ на враждующие между собой станы, ввергли его в небывалое по жестокости братоубийство… И не предвидится конца порожденной вами войне, так как вы стремитесь руками рабочих и крестьян поставить торжество призраку мировой революции».

 Советское правительство ликвидировало святые мощи, что являлась грубым вмешательством во внутренние дела Церкви, попыткой регулировать каноны ее жизни и богослужебной практики..

**Распространение приходов в разных частях света**

В то время как в России закрывались духовные учебные заведения, российские эмигранты развернули активную издательскую деятельность и богословские исследования. Возникло довольно широкое общественное движение, в которое входили многие эмигрировавшие после революции на Запад религиозные философы и богословы, наделенные идейными наследниками великих русских мыслителей XIX века

Немало русских священников, служивших в Югославии, перешли в подчинение Сербской Церкви. В ведении РПЦЗ в этой стране оставалось около 10 приходов. В 1924 г. в Белграде была построена небольшая Троицкая [церковь](https://azbyka.ru/1/tserkov), ставшая главным собором РПЦЗ и духовным центром русской эмиграции. Несколько русских иерархов оказалось в Болгарии

В Ладомирове (Словакия) был образован издательский центр РПЦЗ. Типография переросла в целую монастырскую обитель преподобного [Иова Почаевского](https://azbyka.ru/otechnik/Iov_Pochaevskij/). Монастырь святого Иова снабжал русскую церковную эмиграцию богослужебной литературой, календарями, молитвословами. Здесь же издавалась и газета «Православная Русь».

Большую роль играл Казанский монастырь в Китае, настоятелем которого был архимандрит Ювеналий. Монастырь приобрел большой участок земли, действовала типография, а также аптека и амбулатория. Также Северо-Американская митрополия много сделала для распространения православия в США и Канаде.

**Церковные расколы**

2 декабря 1920 г. патриарший местоблюститель Вселенского престола митрополит Дорофей подписал грамоту, согласно которой русским иерархам позволялось создать временную комиссию для пастырского руководства диаспорой.

 Было создано высшее церковное управление за грани­цей, которое через два года было преобразовано в Синод. Так возникла как само­стоятельная юрисдикция Русская православная церковь за границей, или Кар­ловацкая юрисдикция. С этого момента начинается история Русской Православной Церкви за границей.

К сожалению, в 1927 году разобщение между отдельными частями церкви усугубилось и превратилось в настоящий раскол. 29 июля местоблюстителем патриаршего престола митрополитом Сергием (Страгородским) была издана декларация, призывавшая членов Русской Православной Церкви к лояльности советскому государству и к гражданскому патриотизму

Находившиеся за рубежом иерархи выступили категорически против сотрудничества с гонителями и окончательно вышли из административного подчинения Московскому Патриархату.

**Условия жизни церкви в эмиграции**

 Было нелегко на чужбине. Другой язык, культура, отношения. Интерес представляют опубликованные источники деятелей русской церковной эмиграции, среди которых можно выделить воспоминания и дневниковые записи митрополита Вениамина (Федченкова). Обладая духом глубокой церковности и горячей любовью к Богу, в трудные моменты жизни он служил «сорокоуст» . Свои мысли он заносил в дневник, опубликованный под названием «Святый сорокоуст. Мысли по поводу указов Митрополита Сергия». Вот строки из него: «Ныне впервые почувствовал сердцем, что в принятом мною важном решении есть смирение...

 Но наше дело духовенства – думать, хотя бы об одной душе народа... А, все прочее предоставить на волю Божию – и самый народ с его властью».

В 1927 году Владыка предпринимает первую попытку вернуться на Родину. Он рассказывает об этом так: «Это желание и мысль сложились давно, сразу после Карловацкого собора. Я тогда почувствовал себя чужим для эмиграции... Потом начались церковные споры между Антонием и Евлогием, это еще сильнее увеличило мою тягу домой…»

 Революционным событиям, Белому движению, отчасти жизни в эмиграции посвящена книга воспоминаний митрополита Вениамина «На рубеже двух эпох» Митрополит никогда не принимал идею вражды между социальными группами. Владыка всегда стремился к единству Русской Церкви

**Виды деятельности русских приходов**

Большой приток эмиграции в 1923-1924 годах, в частности во Францию, потребовал строительства новых храмов. Из-за дороговизны земли первые православные храмы во Франции возводились в пригородах Парижа или в его непрестижных районах. Например, в 20-е годы на улице Лекурб была открыта церковь Св. Серафима Саровского, активно функционирующая и поныне. Один из самых известных центров был Свято-Сергиев­ский институт — богословский институт в Париже, в котором препо­давали выдающиеся русские церковные деятели: историки, литургисты и фи­ло­софы. Например, такой философ и богослов, как протоиерей Сергий Бул­гаков. Фактически в этот момент произошла встреча западного мира с православием как живой религиозной и богословской тради­цией. Впоследствии, как правило, при более многочисленных приходах обосновались традиционные для Православной Церкви церковно-приходские школы с регулярным преподаванием Закона Божьего, русской истории, географии и т.п. Кроме того, со временем Русская Православная Церковь, как относящаяся к Парижской юрисдикции, собственно системе Зарубежной Церкви или Митрополии, смогла содержать женские школы-интернаты, приюты, больницы,

В силу этого еще в 1921 г. в Чехословакии было создано Русское студенческое христианское движение (РСХД), возглавляемое историком русской философии В.В. Зеньковским (впоследствии отец Василий). Движению с самого начала оказал содействие митрополит Евлогий.

**Роль эмиграции для распространения православия в середине 20 века**

Долг эмиграции – сохранить духовные ценности Святой Руси, чтобы передать их будущим поколениям, нести русскую культуру западному миру. Для многих эмигрантов возрождение веры являлось источником утешения и внутренней силы, необходимой для того, чтобы пережить тяготы изгнания и заполнить пустоту, возникшую после утраты прежних идеалов. Благодаря эмиграции XX века православных христиан разных национальностей, Западная Европа познакомилась с Православием. Благодаря этому все больше стало случаев обращения коренных жителей в Православие.

**Источники:**

1. Русская Православная Церковь в советское время (1917-1991): материалы и документы по истории отношений между государством и Церковью / Сост. Г. Штриккер. Кн. 1. М., 1995.

2. «Православие и экуменизм. Документы и материалы 1902-1997». Издание Отдела внешних церковных связей Московского Патриархата и Круглого стола по религиозному образованию и диаконии. М., 1998.

3. Русак В.С. Церковные расколы ХХ века. Русская зарубежная Церковь и Московский Патриархат. // Международные Макарьевские чтения, посвященные 210-летию со дня рождения основателя Алтайской духовной Миссии Св. Макария. - Горно-Алтайск: Горно-Алтайский государственный университет, 2002. - С. 99-100

4. Иларион, епископ Венский и Австрийский Принцип канонической территории в православной традиции // Церковь и время. Научно-богословский и церковно-общественный журнал. - М. - 2005. - N 2 (31). - С. 55

5. Константинов Д. В. Через туннель XX столетия / Под редакцией А. В. Попова. (Материалы к истории русской политической эмиграции. Вып. III). М., 1997. С. 363.